
ASAS DA PALAVRA v. 22 | n. 2 | Jul./Dez. 2025 - ISSN: 1415-7950  

 

 

 

 

DA DOR INVISÍVEL AO SENTIDO COMPARTILHADO: 
FIBROMIALGIA, ESTIGMA E AS MEDIAÇÕES DA CULTURA 

POPULAR NA PERSPECTIVA DA LOGOTERAPIA 
 

Marlene Silva de Moura 
Edgar Monteiro Chagas Junior 

 
Resumo: O artigo analisa a experiência da fibromialgia numa perspectiva interdisciplinar. 
A partir da Logoterapia de Viktor Frankl e do pensamento teológico de C.S. Lewis, explora 
como o sofrimento crônico pode ser resignificado em caminho de autotranscendência e 
busca de sentido. Em diálogo com a teoria do estigma de Goffman, discute a invisibilidade 
social da dor difusa e o descrédito médico sofrido por pessoas com a síndrome, destacando 
o impacto do estigma na identidade e saúde mental. O trabalho investiga ainda a função 
terapêutica da cultura popular, examinando como manifestações amazônicas – como o 
Círio de Nazaré e o Arrastão do Pavulagem – criam espaços simbólicos de acolhimento, 
pertencimento e reconstrução de sentido, convertendo a dor individual em narrativa 
coletiva. A conclusão aponta para a necessidade de uma abordagem humanista que 
integre ciência, espiritualidade e cultura, visando superar a invisibilidade e ressignificar a 
experiência da dor crônica. 
 
Palavras-chave: Fibromialgia. Humanismo. Estigma. Logoterapia. Cultura popular. 
 
 

FROM INVISIBLE PAIN TO SHARED MEANING: FIBROMYALGIA, STIGMA, AND THE 
MEDIATIONS OF POPULAR CULTURE FROM A LOGOTHERAPY PERSPECTIVE 

 
 

Abstract: This article analyzes the experience of fibromyalgia from an interdisciplinary perspective. 
Drawing on Viktor Frankl's Logotherapy and C.S. Lewis's theological thought, it explores how chronic 
suffering can be given new meaning on a path of self-transcendence and a search for meaning. In 
dialogue with Goffman's theory of stigma, it discusses the social invisibility of diffuse pain and the 
medical discredit suffered by people with the syndrome, highlighting the impact of stigma on identity 
and mental health. The work also investigates the therapeutic function of popular culture, examining 
how Amazonian manifestations – such as the Círio de Nazaré and the Arrastão do Pavulagem – create 
symbolic spaces of acceptance, belonging, and reconstruction of meaning, converting individual pain 
into a collective narrative. The conclusion points to the need for a humanistic approach that integrates 
science, spirituality, and culture, aiming to overcome invisibility and give new meaning to the 
experience of chronic pain. 

Keywords: Fibromyalgia. Humanism. Stigma. Logotherapy. Popular culture. 
 
 

DEL DOLOR INVISIBLE AL SENTIDO COMPARTIDO: FIBROMIALGIA, ESTIGMA Y LAS 
MEDIACIONES DE LA CULTURA POPULAR DESDE UNA PERSPECTIVA LOGOTERAPÉUTICA 
 
Resumen: Este artículo analiza la experiencia de la fibromialgia desde una perspectiva 
interdisciplinaria. Basándose en la logoterapia de Viktor Frankl y el pensamiento teológico de C.S. 
Lewis, explora cómo el sufrimiento crónico puede resignificarse en un camino de autotrascendencia y 
búsqueda de sentido. En diálogo con la teoría del estigma de Goffman, aborda la invisibilidad social 
del dolor difuso y el descrédito médico que sufren las personas con este síndrome, destacando el 
impacto del estigma en la identidad y la salud mental. El trabajo también investiga la función 
terapéutica de la cultura popular, examinando cómo las manifestaciones amazónicas, como el Círio 
de Nazaré y el Arrastão do Pavulagem, crean espacios simbólicos de aceptación, pertenencia y 
reconstrucción de significado, convirtiendo el dolor individual en una narrativa colectiva. La conclusión 
señala la necesidad de un enfoque humanista que integre ciencia, espiritualidad y cultura, con el 
objetivo de superar la invisibilidad y resignificar la experiencia del dolor crónico. 

Palabras-clave: Fibromialgia. Humanismo. Estigma. Logoterapia. Cultura popular. 



186  

 

 

1. INTRODUÇÃO  

A fibromialgia é uma síndrome caracterizada por dor crônica difusa, fadiga e 

alterações emocionais, cuja origem multifatorial desafia os modelos 

biomédicos tradicionais (Kerr; Demichelis, 2025). Ao mesmo tempo, o 

sofrimento decorrente dessa condição suscita reflexões sobre o sentido da 

vida, o estigma e a dimensão simbólica do adoecer. A partir dessa 

perspectiva, compreender o fenômeno da fibromialgia implica ultrapassar as 

fronteiras do corpo e alcançar as dimensões existencial, cultural e espiritual 

da experiência humana. 

Estudos recentes de Ortega-Martínez, Grande-Gascón e Calero-García 

(2023) apontam que fatores socioafetivos e culturais influenciam 

significativamente a qualidade de vida de pessoas com fibromialgia, 

mostrando que redes de apoio e vínculos comunitários podem mitigar o 

impacto da dor e favorecer novas formas de significação. A partir dessa 

compreensão, a fé, a espiritualidade e as expressões culturais populares, 

como as devoções, as festas religiosas e as narrativas simbólicas, emergem 

como dispositivos de resistência, transcendência e reconstrução identitária. 

Neste estudo, busca-se compreender a experiência da dor a partir de um 

olhar interdisciplinar que articula os campos da Logoterapia, da filosofia, da 

reumatologia e da cultura. A escolha por uma abordagem teórico-reflexiva se 

justifica pela complexidade do tema, que envolve dimensões biológicas, 

psicológicas e espirituais, mas também simbólicas e culturais, 

frequentemente desconsideradas pelos modelos reducionistas de saúde. A 

fibromialgia, nesse sentido, não é apenas um fenômeno clínico, mas uma 

experiência humana e social que exige diálogo entre ciência, fé e cultura. 

Ao articular o humanismo frankliano (2014), o pensamento teológico de Lewis 

(2021), as contribuições de Erving Goffman (1968) sobre estigma e 



187  

 

 

representação da doença, e os estudos contemporâneos sobre fibromialgia 

e cultura popular, este artigo propõe um diálogo entre ciência, fé e cultura 

como caminhos possíveis de reconstrução do sentido diante da dor. A 

estrutura do texto foi concebida de modo a conduzir o leitor por quatro eixos 

temáticos interligados: o humanismo e o problema da dor; o estigma e a 

invisibilidade da dor; a dor como via de sentido; e a cultura popular como 

espaço de sentido e espiritualidade.  

 

2. O HUMANISMO E O PROBLEMA DA DOR 

Ao tratar a temática da dor em sua obra O problema da dor, Lewis (2021, p. 

91) apresenta uma perspectiva teológica, ao mesmo tempo clássica e 

existencial, na qual rejeita a leitura punitiva da dor e a compreende como via 

pedagógica, na qual o sofrimento convida à humildade, à fé e à purificação 

da alma. Para Lewis, a dor não é vista como punição, mas uma possibilidade 

de reencontro com o divino, podendo ser compreendida como o “megafone 

de Deus”, uma linguagem extrema através da qual o sagrado chama o ser 

humano à consciência e à transformação interior. Lewis observa que o 

sofrimento tem a função paradoxal de acordar o ser humano de sua 

indiferença espiritual: “Deus nos sussurra nos prazeres, fala-nos na 

consciência, mas grita na dor: é o seu megafone para despertar um mundo 

surdo”. 

A experiência do adoecimento pode tornar-se um caminho de retorno ao 

sagrado e de reconstrução simbólica do eu fragmentado. Amar é desejar a 

perfeição do amado, e essa perfeição, muitas vezes, só se revela por meio 

do sofrimento. Lewis reconhece que o amor de Deus “não é indulgente, mas 

criador”; trata-se de um amor que busca a transformação do ser humano, 



188  

 

 

mesmo quando essa transformação se dá através da dor (Lewis, 2021, p. 

104).  

Essa compreensão da dor como via pedagógica e espiritual aproxima-se de 

tradições teológicas que interpretam o sofrimento não como punição, mas 

como oportunidade de conversão e crescimento interior. Em suas 

Confissões, Santo Agostinho (2000) entende a dor como consequência do 

afastamento do ser humano de Deus, mas também como convite à graça e 

à reintegração espiritual. Já Tomás de Aquino (2006), na Suma Teológica, 

concebe o sofrimento como ocasião para o fortalecimento das virtudes, 

especialmente a paciência e a humildade. Em conjunto, essas visões 

convergem para a ideia de que a dor, ainda que indesejável, pode constituir-

se como caminho de sentido e reencontro com o sagrado. 

Por outro lado, a abordagem teológica de Lewis pode ser desafiada em 

contextos seculares ou não religiosos, onde a dor não é interpretada como 

um chamado divino, mas como uma experiência humana a ser compreendida 

e aliviada. Em sociedades contemporâneas, marcadas pelo pluralismo 

espiritual, a visão de dor pode ser vista como limitante ou excludente. Nesse 

sentido, Yuval Noah Harari (2018) destaca que, na modernidade, o 

sofrimento é frequentemente abordado sob uma ótica científica e psicológica, 

desvinculada de explicações metafísicas. Essa tensão entre espiritualidade 

e secularismo aponta para a necessidade de uma abordagem mais inclusiva, 

que reconheça a diversidade de significados atribuídos à dor 

Nessa lógica, o sofrimento não destrói; depura. Ele não é o fim do ser 

humano, mas o processo pelo qual o ser humano se despede das suas 

ilusões e reencontra a si mesmo na presença de Deus. A dor, portanto, é o 

ponto de ruptura que rasga as ilusões da autossuficiência e abre o caminho 

para a autotranscendência. Para Lewis, a dor é um grito que desperta o 

mundo surdo para o essencial da existência. Tal perspectiva converge com 



189  

 

 

a Logoterapia de Viktor Frankl (2011, 2017), para quem o ser humano é 

capaz de escolher sua atitude diante do sofrimento inevitável, no qual há uma 

via de sentido.  

A dignidade humana, tanto para Lewis quanto para Frankl, manifesta-se 

precisamente na capacidade de encontrar sentido mesmo em circunstâncias 

mais dolorosas. Os autores reconhecem que a experiência da dor, quando 

assumida de modo consciente, pode conduzir à reconstrução do sentido e à 

maturidade espiritual. Frankl (2011, p. 104) afirma que “o homem é aquele 

ser que inventa câmaras de gás, mas também é aquele que nelas entra de 

cabeça erguida, rezando”.  

O sentido do sofrimento, nesse horizonte, não é fuga da dor, mas sim a forma 

de enfrentá-lo com propósito. A dor, quando compreendida e ressignificada, 

deixa de ser um limite e se torna um caminho para o reencontro com o sentido 

da existência. Frankl (2016) recorda que o essencial não é o que se sofre, 

mas como se sofre, ou seja, a atitude que se toma diante daquilo que não 

pode ser mudado. Nessa postura reside a liberdade interior e a possibilidade 

de transformação. Assim como para Lewis o amor divino é pedagógico, para 

Frankl o sofrimento é caminho de autotranscendência, a oportunidade de 

reencontrar sentido no meio da perda e da limitação. “O sentido do sofrimento 

– do inevitável e inescapável sofrimento em si, obviamente – constitui o mais 

profundo sentido possível” (Frankl, 2011, p. 97). 

Na fibromialgia, essa leitura teológica e existencial adquire especial 

relevância. Trata-se de uma condição marcada pela invisibilidade e pela 

incompreensão, na qual a dor física se mistura à dor moral e social com 

repercussões psicológicas significativas. A ausência de reconhecimento 

médico e o estigma associado à doença produzem um tipo de sofrimento 



190  

 

 

silencioso que, como afirma Lewis, “faz o homem voltar-se para Deus quando 

todos os outros refúgios falham” ( Lewis, 2021, p. 95).  

No contexto amazônico, onde fé e vida cotidiana se entrelaçam em práticas 

devocionais, o pensamento de Lewis pode ser reinterpretado como 

expressão de uma espiritualidade comunitária. O sofrimento, quando 

partilhado e ritualizado, seja em promessas, procissões ou festas religiosas, 

converte-se em linguagem coletiva. A dor que isola transforma-se em 

comunhão, e o silêncio do estigma dá lugar à palavra simbólica que cura e 

une. Vale ressaltar que Lewis e Frankl convergem numa mesma visão 

humanista: a dor, quando acolhida e compreendida, torna-se mediação entre 

o humano e o divino. Ela não é um castigo, mas uma pedagogia espiritual 

que convida à coragem, à esperança e à reconstrução do sentido diante 

daquilo que não se pode evitar. A Logoterapia, nesse contexto, oferece um 

horizonte ético e existencial no qual o sofrimento pode ser redimido pela 

atitude interior, que Frankl (2011, 2020) chama de valor de atitude, que 

transforma a dor em gesto criador e o limite em possibilidade de 

transcendência. 

Evitar o sofrimento, o quanto for possível, é desejável. 
Mas, e quanto àquele sofrimento inescapável? A 
logoterapia ensina que devemos evitar a dor, quando 
isso for possível. Mas logo que um doloroso destino 
se apresente como imutável, esse sofrimento não só 
deve ser afirmado como deve ser transformado em 
algo significativo, numa conquista. (Frankl, 2011, p. 
93-94). 

Diante da relação estabelecida entre diferentes vivências, inclusive de 

sofrimento, e a construção de valor de atitude, e tendo em vista que este é 

um dos pressupostos fundamental para o estabelecimento de sentido de 

vida, podemos considerar que a convivência com dores crônicas, como no 



191  

 

 

caso de fibromialgia, é um exemplo de oportunidade para a construção de 

uma vida plena de sentido (Frankl, 2016, 2017). 

 

3. O ESTIGMA E A INVISIBILIDADE DA DOR 

A partir da obra seminal Estigma: notas sobre a manipulação da identidade 

deteriorada (Goffman, 1968), compreende-se que o sofrimento socialmente 

invisível desafia as normas de reconhecimento e pertencimento. Essa 

desvalorização ultrapassa o campo médico, comprometendo o 

reconhecimento social, a autoestima e o sentimento de pertencimento. O 

estigma corrói a identidade pública e interior, como ocorre com pessoas 

diagnosticadas com fibromialgia, cuja experiência se inscreve em um campo 

simbólico permeado por tensões entre corpo, cultura e moralidade. Assim 

como o sofrimento psíquico, a dor difusa e crônica é alvo de suspeita e 

descrédito, sendo frequentemente interpretada como fraqueza, histeria ou 

exagero, juízos que revelam, mais do que um olhar clínico limitado, um 

processo de estigmatização social. 

O conceito de estigma formulado por Goffman (1968) pode ser ampliado à 

luz de estudos contemporâneos que analisam a estigmatização em doenças 

crônicas. Doenças como lúpus e transtornos mentais, assim como a 

fibromialgia, enfrentam desafios semelhantes de descrédito social devido à 

ausência de marcadores biológicos claros. Segundo Scambler (2009, p. 448, 

tradução nossa), o estigma em condições crônicas atua como um mecanismo 

de exclusão social, reforçando desigualdades e marginalizando os indivíduos 

afetados. Nessa perspectiva, o estigma não se restringe à dimensão 

individual, mas constitui-se como um fenômeno estrutural que reflete e 

perpetua relações de poder e normatividade corporal. Como explica o autor, 

“[...] a deficiência envolve a opressão social de pessoas cujas deficiências as 



192  

 

 

marcam, ou são discursivamente construídas como marcando-as, como 

diferentes” (Scambler, 2009, p. 448, tradução nossa). 

Na fibromialgia, a ausência de marcadores clínicos visíveis contribui para a 

deslegitimação do sofrimento e para a ruptura biográfica, marcada por 

solidão e incompreensão (Perugino et al., 2022). Essa condição reflete o que 

Scambler (2009) denomina stigma felt, quando o indivíduo internaliza o olhar 

social e o converte em autonegação. 

A invisibilidade da dor impõe um duplo sofrimento: físico e simbólico. 

Compreender essa dimensão é reconhecer que o sofrimento não é apenas 

corporal, mas relacional e cultural, exigindo escuta sensível e práticas de 

cuidado que considerem a integralidade do ser humano. Essa perspectiva é 

essencial para compreender a experiência da fibromialgia, sobretudo entre 

mulheres, nas quais o descrédito social assume contornos de gênero e 

desigualdade simbólica. A deslegitimação da dor feminina, historicamente 

associada à histeria ou à fragilidade emocional, perpetua estereótipos que 

invisibilizam o sofrimento e dificultam o acesso ao cuidado. Assim, a dor 

crônica se inscreve no limiar entre o biológico e o simbólico, o individual e o 

cultural, tornando-se espaço de tensões entre corpo, sentido e 

reconhecimento social (Ortega-Martínez; Grande-Gascón; Calero-García, 

2023). 

A fibromialgia acomete entre 2% e 4% da população mundial e desafia os 

modelos tradicionais de diagnóstico e cuidado por sua natureza multifatorial 

e subjetiva. O diagnóstico, baseado essencialmente na escuta e na 

interpretação dos sintomas, é menos uma constatação técnica e mais um ato 

de reconhecimento (Heymmann et al., 2017). Essa subjetividade abre espaço 

para divergências diagnósticas e desigualdades: há superdimensionamento 



193  

 

 

em mulheres e subdiagnóstico em homens, evidenciando o caráter social e 

cultural da doença (Costa; Ferreira, 2023). 

A prevalência feminina, na fibromialgia, com proporção de até nove mulheres 

para cada homem, reflete não apenas fatores biológicos, mas desigualdades 

estruturais que atravessam corpo, gênero e cultura. A dor feminina, 

historicamente associada à fragilidade e à emotividade, é frequentemente 

deslegitimada, confundida com instabilidade emocional ou fraqueza moral 

(Costa; Ferreira, 2023). As mulheres, geralmente entre 35 e 44 anos, 

vivenciam vulnerabilidades sociais e afetivas que agravam o sofrimento e 

reforçam a exclusão. Na fibromialgia, a ausência de marcadores biológicos 

claros e as alterações cognitivas e emocionais intensificam o descrédito, 

fragmentando a percepção de si e convertendo o sofrimento em silêncio. A 

invisibilidade nos exames clínicos inscreve a fibromialgia no campo 

simbólico, tornando a dor uma experiência de difícil validação (Ruschak et 

al., 2023). 

Por outro lado, a invisibilidade da dor masculina revela um estigma distinto, 

mas igualmente perverso. Homens com fibromialgia tendem a adiar o 

diagnóstico, temendo a perda do ideal de força, virilidade e racionalidade 

imposto pela cultura. Como apontam Ruschak et al. (2023), essa ausência 

nas pesquisas e nos espaços de cuidado perpetua a ideia de que a 

fibromialgia é uma “doença feminina”, limitando a compreensão da dor como 

fenômeno humano universal. 

O impacto do estigma na saúde mental e emocional das pessoas com 

fibromialgia é significativo, contribuindo para sentimentos de isolamento, 

baixa autoestima e vazio existencial. Estudos como o de Werner e Malterud 

(2020) demonstram que a deslegitimação da dor crônica por profissionais de 

saúde e pela sociedade intensifica o sofrimento psicológico, criando barreiras 

para o acesso ao cuidado adequado. Nesse contexto, políticas públicas que 



194  

 

 

promovam a conscientização sobre a fibromialgia e a capacitação de 

profissionais de saúde são essenciais para combater o estigma e garantir um 

atendimento mais humanizado e inclusivo. 

Estudos contemporâneos, como os de Perugino et al. (2022) e Kerr e 

Demichelis (2025), atualizam o pensamento goffmaniano ao compreender o 

estigma como fenômeno ideológico e relacional, sustentado por estruturas 

de poder que produzem e reproduzem desigualdades. A invisibilidade clínica 

da fibromialgia intensifica esse processo: a ausência de marcadores 

objetivos reforça o descrédito e gera o que Goffman denominou “identidade 

deteriorada”, uma existência entre a dúvida médica e o descrédito social. 

Assim, a pessoa com fibromialgia precisa continuamente negociar sua 

legitimidade, explicando e justificando sua dor (Kerr; Demichelis, 2025). 

A luta por reconhecimento é também uma luta simbólica, na qual o corpo se 

torna campo de disputa entre saberes médicos, experiências subjetivas e 

narrativas culturais. O estigma, como mecanismo de controle social 

simbólico, opera por três dimensões principais: exploração e dominação, 

controle normativo e exclusão social. Trata-se, portanto, de um dispositivo de 

poder que atua tanto de forma visível, por meio de práticas institucionais e 

diagnósticas, quanto invisível, através de valores culturais e discursos 

científicos legitimadores (Phelan; Link; Dovidio, 2008). 

O estigma reproduz desigualdades e produz efeitos psicológicos e sociais 

profundos. Atitudes de rejeição e desconfiança contribuem para a 

internalização de julgamentos sociais, que comprometem a autoestima e o 

sentido de vida. Essa internalização gera sentimento de impotência, 

isolamento e vazio existencial (Frankl, 2014, 2017, 2020). Esse vazio, 

definido como frustração diante da perda de sentido, evidencia que o 

sofrimento é também simbólico, relacional e existencial. Superá-lo requer 

ressignificar a dor a partir dos valores propostos por Frankl: o valor de 



195  

 

 

criação, ligado ao que o indivíduo oferece ao mundo; o valor de vivência, 

relacionado ao que recebe em encontros e experiências; e o valor de atitude, 

referente à postura diante de um destino inevitável, como uma doença 

crônica. 

Compreender a fibromialgia implica reconhecer que a dor é também uma 

experiência simbólica e comunicativa, cuja invisibilidade exige ser escutada 

e validada em sua complexidade existencial. Essa escuta é, antes de tudo, 

um gesto ético no qual o reconhecimento devolve à pessoa adoecida o direito 

de ser vista, nomeada e compreendida. Nessa perspectiva, Kachaner et al. 

(2023) destacam que, nas interações entre pessoas com fibromialgia e 

profissionais de saúde, a atenção às narrativas possibilita uma compreensão 

mais profunda da subjetividade implicada em cada vivência. A ausência 

dessa escuta, ao contrário, favorece sentimentos de rejeição, frustração e 

dependência, evidenciando o esforço contínuo do sujeito em encontrar 

estratégias próprias diante da ineficácia dos cuidados recebidos. 

Assim, a relação terapêutica torna-se também um espaço simbólico de 

validação, onde a palavra e o reconhecimento se configuram como formas 

de cuidado. O corpo, nesse horizonte, converte-se em ponto de convergência 

entre o social e o espiritual, entre o silêncio imposto e a necessidade de 

sentido. À luz da Logoterapia, o sentido emerge precisamente quando o 

sujeito, mesmo ferido pelo descrédito, transforma sua dor em gesto de 

dignidade e transcendência (Frankl, 2011, 2016, 2020). 

 

4. A DOR COMO CAMINHO PARA O SENTIDO 

Viktor Frankl (2011, 2014, 2016), sobrevivente a quatro campos de 

concentração nazistas, propôs que mesmo o sofrimento inevitável pode ser 

transformado em fonte de sentido. A dimensão espiritual ou noética permite 



196  

 

 

ao ser humano transcender a dor, assumindo uma postura consciente diante 

do destino. Frankl concebe uma visão de homem que propõe compreender 

a existência a partir de fenômenos especificamente humanos e da 

identificação da dimensão noética, aquela que abrange as qualidades que 

diferenciam o ser humano dos demais animais e que, por isso, constitui sua 

dimensão genuinamente humana. 

Para Frankl (2011), o espiritual (nous) é, ontologicamente, um modo de ser 

próprio e, antropologicamente, o modo de ser propriamente dito do humano. 

Contudo, essa concepção exige duas restrições fundamentais. Em primeiro 

lugar, o elemento espiritual não é a única região ontológica à qual o ser 

humano pertence, pois ele é uma totalidade corporal, psíquica e espiritual. 

Em segundo, no interior do espírito, ou seja, noologicamente, o racional e o 

intelectual não representam o elemento essencial do ser humano, mas o 

emocional e o existencial o contestam nessa hierarquia. Assim, a psicologia, 

segundo Frankl, deve tornar-se propriamente noologia: “É somente como 

noologia que ela consegue se aproximar, sim, mesmo apenas chegar um 

pouco mais próximo de algo assim como a ‘pessoa’ – a ‘existência’ – o 

‘espiritual’” (Frankl, 2014, p. 72).  

A capacidade de responder eticamente à adversidade foi nomeada por Frankl 

(2011) como valor de atitude, um dos caminhos existenciais para a realização 

do sentido de vida, mesmo diante do sofrimento inevitável. A dor constante e 

a ausência de reconhecimento social geram sentimentos de invalidação, 

inutilidade e desamparo, afetando o modo como as pessoas significam a 

própria existência. A experiência da fibromialgia ingressa, portanto, de forma 

profunda na constituição subjetiva, exigindo intervenções que acolham a 

dimensão simbólica e afetiva do adoecimento. 

O valor de atitude tem sido aplicado com sucesso em intervenções 

terapêuticas com pessoas que vivem com dor crônica. Darwich, Carvalho e 



197  

 

 

Moura (2020) demonstram que intervenções psicossociais fundamentadas 

na Logoterapia, especialmente em grupos vivenciais, favorecem a 

emergência desse valor. Tais espaços oferecem um ambiente seguro para o 

compartilhamento de experiências, permitindo transformar o sofrimento em 

oportunidade de crescimento pessoal e espiritual. 

Frankl (2011) afirma que é prerrogativa do ser humano, e parte constituinte 

de sua existência, a capacidade de definir-se e redefinir-se. O valor de 

atitude, portanto, vai além de encontrar sentido no sofrimento: ele favorece o 

encontro de sentido por meio da escuta e da palavra. Ao partilhar suas 

vivências e atribuir novos significados à dor, pessoas com fibromialgia podem 

reconstruir modos de enfrentamento e restaurar a unidade simbólica do self. 

Nos espaços em que o sofrimento é acolhido, a dor é reconhecida, nomeada 

e transformada em narrativa, gesto que confere dignidade à experiência e 

possibilita a transcendência. 

Diante desse cenário, emergem demandas por práticas de cuidado que 

transcendam o modelo biomédico e acolham o sofrimento humano em sua 

complexidade. A escuta empática e o reconhecimento da experiência vivida 

tornam-se fundamentais para evitar a ampliação do sofrimento moral e 

existencial, frequentemente agravado por abordagens estritamente técnicas 

(Frankl, 2016; Kachaner et al., 2023). 

Assim, o sofrimento presente em quem convive com dor crônica, quando 

acolhido de maneira empática e simbólica, pode se tornar um caminho para 

o sentido. O valor de atitude emerge como força interior que legitima o 

sofrimento sem reduzi-lo à fraqueza, permitindo que o sujeito reconstrua sua 



198  

 

 

história e reencontre o significado da própria existência (Frankl, 2016; 

Kachaner et al., 2023). 

 

5. FIBROMIALGIA, CULTURA POPULAR E A PRODUÇÃO DE UM 
ESPAÇO DE SENTIDO E TRANSCEDÊNCIA 

 

As expressões da cultura popular amazônica revelam uma espiritualidade 

encarnada, em que corpo, território e sagrado se entrelaçam na construção 

cotidiana do sentido da vida. No contexto de Belém do Pará, o Círio de Nazaré 

e o Arrastão do Pavulagem constituem dois exemplos emblemáticos de como 

práticas devocionais e artísticas podem acolher dores invisíveis e oferecer 

caminhos simbólicos para a ressignificação do sofrimento, especialmente no 

caso de pessoas que convivem com fibromialgia. 

No Círio de Nazaré, a caminhada dos fiéis transforma-se em espaço de 

acolhimento para corpos fragilizados. Pessoas com fibromialgia costumam 

participar de pequenos trechos da procissão, muitas vezes apoiadas por 

familiares. O gesto, mais do que esforço físico, converte-se em rito 

comunitário: o corpo que sofre deixa de ser invisível e encontra abrigo na fé e 

na solidariedade coletiva. Os ex-votos carregados por promesseiros que são 

pequenas esculturas, faixas ou objetos que representam partes do corpo, 

traduzem simbolicamente a dor crônica, atribuindo forma concreta ao que não 

se mostra em exames clínicos. Essa materialização do sofrimento legitima as 

dores difusas e oferece ao devoto um lugar de fala dentro da celebração. 

Pesquisadores como Barros (2015) e Maués (2000) demonstram que o Círio 

articula emoção, corporeidade e espiritualidade em uma grande dramaturgia 

coletiva, capaz de reorganizar subjetividades. Relatos de mulheres com 

fibromialgia apontam que o Círio lhes concede uma coragem incomum, 

reforçando a dimensão frankliana da autotranscendência: a dor permanece, 



199  

 

 

mas sua interpretação muda diante da fé, da promessa e da comunhão 

coletiva. Para algumas devotas, estar na corda – espaço de esforço, tensão e 

resistência – simboliza a própria luta cotidiana contra a invisibilidade da dor, 

reafirmando que seu sofrimento existe e merece reconhecimento. 

O Arrastão do Pavulagem, por sua vez, oferece uma forma distinta, mas 

igualmente potente, de reelaboração simbólica da dor. A dança, os tambores 

e o cortejo festivo constroem um ambiente em que participantes com dores 

crônicas podem experimentar novas relações com o próprio corpo. O 

movimento contínuo e ritmado dos passos, ainda que realizado com 

limitações físicas, gera sensação de leveza emocional e alívio simbólico. 

Brincantes com fibromialgia relatam que participar do Arrastão “devolve o 

corpo ao mundo”, retirando-o do isolamento provocado pela dor persistente. 

As oficinas culturais do Instituto Arraial do Pavulagem (de percussão, dança 

e artesanato) fortalecem redes afetivas e funcionam como espaços de 

cuidado, ampliando a dimensão comunitária da festa. Estudos de Lima e 

Gomberg (2012) e Silva (2019) evidenciam que o Pavulagem articula arte, 

educação e memória afetiva, produzindo vínculos que ajudam a mitigar o 

impacto emocional e social da dor crônica. A estética plural do cortejo, que 

valoriza corpos, idades e ritmos distintos, legitima a presença daqueles que 

vivenciam sofrimentos invisíveis. 

A metáfora ecológica presente no Pavulagem frequentemente relaciona a dor 

do corpo à dor da floresta, assim como também amplia o horizonte de sentido 

para pessoas com fibromialgia. Ao perceberem que a Amazônia ferida ganha 

voz no cortejo, muitos participantes reconhecem, nesse espelhamento, sua 

própria luta por cuidado e visibilidade. Assim, o Pavulagem transforma o 

sofrimento pessoal em gesto criativo e político, integrando-o a uma ética 

coletiva de cuidado com a vida. 

À luz da Logoterapia, tanto o Círio quanto o Pavulagem acionam valores de 



200  

 

 

vivência, de criação e de atitude, permitindo que o sujeito transcenda a dor 

individual e encontre sentido na partilha comunitária. Pesquisas 

contemporâneas sobre essas manifestações (Maués, 2000; Chagas Junior, 

2016; Silva, 2019; Santos; Vieira, 2023) confirmam seu papel como 

dispositivos simbólicos de resistência, espiritualidade e cuidado. Nesses 

espaços, a dor física, emocional ou existencial encontra acolhimento e torna-

se expressão de presença, pertencimento e significado. 

A cultura popular brasileira pode ser comparada a outras manifestações 

globais que utilizam a arte e a espiritualidade para lidar com o sofrimento. 

Rituais africanos de cura e práticas indígenas de conexão com a natureza 

também transformam a dor em expressão simbólica e coletiva. Segundo 

Krenak (2019), essas práticas revelam uma espiritualidade que transcende o 

indivíduo, conectando-o à comunidade e ao cosmos. Essa comparação 

evidencia a universalidade da busca humana por sentido diante do 

sofrimento, ao mesmo tempo em que valoriza as especificidades culturais de 

cada contexto.  

A cultura popular, nesse sentido, constitui um campo terapêutico e simbólico, 

onde o sofrimento individual encontra eco no coletivo. Trata-se de uma 

espiritualidade vivida por meio da estética, um modo de religar o humano ao 

mundo pela dança, pela música e pela partilha. Cantar, dançar, celebrar 

tornam-se gestos de afirmação da vida diante da perda, do luto, da dor 

crônica e da crise ecológica. O gesto devocional, portanto, é também político 

e existencial, pois expressa resistência cultural e o reencantamento do 

cotidiano (Lima; Gomberg, 2012). 

À luz da Logoterapia, essas manifestações revelam que o sentido não é 

apenas uma construção individual, mas também um fenômeno relacional e 

comunitário. O pertencimento, o vínculo afetivo e o engajamento cultural 

tornam-se formas de valor de criação, de vivência e de atitude diante do 



201  

 

 

sofrimento coletivo. Assim como nas experiências de quem convive com dor 

crônica, a cultura popular cria condições para a autotranscendência, um 

deslocamento do sofrimento em direção à força criativa e solidária (Krenak, 

2019). A arte, o rito e a festa se tornam caminhos simbólicos de superação 

do vazio existencial, pois reconectam o indivíduo à sua história, à memória 

coletiva e ao sagrado que habita a vida comum (Frankl, 2014, 2016). 

O sofrimento humano, seja físico ou simbólico, é atravessado por dimensões 

afetivas e culturais. No caso da fibromialgia, o estudo de Ortega-Martínez, 

Grande-Gascón e Calero-Garcia (2023) mostra que os vínculos emocionais 

e o apoio social influenciam diretamente o bem-estar e o sentido existencial 

das pessoas. A dor crônica, assim como o sofrimento coletivo expresso nas 

manifestações populares, é também uma dor de pertença, uma experiência 

que desafia a fragmentação e convoca à comunhão. Em ambos os contextos, 

a força dos laços comunitários e da espiritualidade compartilhada se 

apresenta como um caminho de reconciliação entre corpo, alma e mundo 

(Krenak, 2019). 

A cultura popular, portanto, atua como mediadora psicossocial e existencial. 

Ao transformar a dor em expressão simbólica e o sofrimento em gesto 

criador, ela cumpre a função que Frankl (2011) atribui ao valor de atitude: a 

capacidade de responder de modo ético e criativo diante do inevitável. O 

canto, a dança, a oração e o rito são, assim, testemunhos de uma 

espiritualidade humanista, em que o sentido floresce no encontro, na 

solidariedade e na celebração da vida. 

 

6. CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Este estudo buscou iluminar a experiência da fibromialgia para além de sua 



202  

 

 

dimensão clínica, situando-a no complexo entrelaçamento entre corpo, 

significado e sociedade. A análise revelou que o sofrimento nessa condição é 

profundamente marcado por uma invisibilidade dupla: a biomédica, pela 

ausência de marcadores objetivos, e a social, pelo descrédito e estigma que 

deslegitimam a dor do outro. Nesse cenário, a dor crônica torna-se não 

apenas um fenômeno sensorial, mas uma experiência de linguagem 

silenciada, um apelo por reconhecimento, pertencimento e sentido. 

A Logoterapia de Viktor Frankl ofereceu um eixo fundamental para esta 

reflexão, ao propor que o sofrimento inevitável pode ser transformado em 

caminho de autotranscendência. O "valor de atitude" – a liberdade interior de 

escolher como responder ao destino – mostra-se como uma ferramenta 

existencial poderosa para pessoas com fibromialgia, permitindo ressignificar 

a dor e encontrar propósito mesmo na limitação. Em diálogo com a reflexão 

teológica de C.S. Lewis, essa perspectiva humanista reforça que a dor, longe 

de ser um mero castigo ou fracasso, pode operar como uma pedagogia do 

sentido, convidando à coragem, à humildade e à reconstrução identitária. 

Do ponto de vista social, a teoria do estigma de Erving Goffman mostrou-se 

indispensável para compreender os mecanismos de exclusão que atingem 

quem vive com dor invisível. O estigma revela-se um dispositivo de poder 

simbólico que opera tanto externamente, pela suspeita médica e pelo 

preconceito social, quanto internamente, pela internalização da culpa e da 

autoinvalidação. Superar esse duplo aprisionamento exige, portanto, mais do 

que avanços diagnósticos; exige uma mudança de olhar, uma escuta clínica 

e social que valide a experiência narrada e restitua ao sujeito sua dignidade e 

lugar de fala. 

Nesse processo de reparação simbólica, a cultura popular emergiu como um 

espaço vital de cura e reconstrução. Manifestações como o Círio de 

Nazaré e o Arrastão do Pavulagem, em Belém do Pará, demonstraram como 



203  

 

 

ritos comunitários, arte e espiritualidade podem acolher a dor invisível, 

transformando o sofrimento isolado em narrativa coletiva. Nelas, o corpo 

frágil encontra abrigo, a dor ganha forma simbólica (nos ex-votos, na dança, 

no canto) e a experiência individual se transfigura em pertencimento e 

esperança compartilhada. A cultura popular atua, assim, como 

uma mediadora terapêutica e existencial, cumprindo na prática o que Vitor 

Frankl definiu como valor de atitude: a capacidade de responder ao inevitável 

com criatividade, ética e solidariedade.  

Em síntese, compreender a fibromialgia a partir desta triangulação – 

entre Logoterapia (sentido), Sociologia do estigma 

(reconhecimento) e Cultura popular (pertencimento), é afirmar que a dor 

humana é, em última instância, uma questão de significado. O desafio que 

se coloca para a ciência, a saúde e a cultura não é apenas aliviar sintomas, 

mas restituir à dor o seu direito à palavra e ao sentido. Reconhecer o 

sofrimento do outro, escutá-lo em sua complexidade e integrá-lo a narrativas 

coletivas de cuidado e transcendência são passos essenciais para uma 

abordagem verdadeiramente humanista e integral da saúde. 

Para além desta reflexão, futuras pesquisas poderiam investigar, de forma 

empírica, como outras manifestações culturais regionais operam na 

ressignificação da dor crônica, ou avaliar a eficácia de intervenções 

baseadas na Logoterapia em grupos de apoio para fibromialgia. A condição, 

em sua persistência e invisibilidade, segue como um espelho ético de nosso 

tempo, desafiando-nos a equilibrar a objetividade da técnica com a 

subjetividade da alma, a romper o silêncio impostos pela falta de marcas 

visíveis e, finalmente, a transformar o sofrimento em caminho de reencontro 

com o humano. 

Conclui-se, portanto, que a superação do estigma e do vazio existencial que 

acompanha a fibromialgia exige mais do que protocolos: exige uma escuta 



204  

 

 

que reconheça, uma ciência que compreenda e uma cultura que celebre 

transformando. Onde houver sentido, a dor deixa de ser um limite absoluto 

e se revela como uma possibilidade – por vezes dolorosa, mas 

profundamente humana – de reencontrar, na própria vulnerabilidade, a força 

para seguir existindo com propósito. 

 

REFERÊNCIAS 

AGOSTINHO, Santo. Confissões. Tradução de José Oliveira. São Paulo: Paulus, 
2000. 
 
AQUINO, Tomás de. Suma Teológica. Tradução de Alexandre Correia. São Paulo: 
Loyola, 2006. 
 
CHAGAS JUNIOR, Edgar Monteiro. Pelas ruas de Belém: produção de sentido e 
dinâmica cultural nos arrastões do Pavulagem em Belém do Pará. Tese de 
doutorado Universidade Federal do Pará. Belém, 2016. 
 
COSTA, Larissa Pereira; FERREIRA, Márcia de Assunção. A fibromialgia na 
perspectiva de gênero: desencadeamento, clínica e enfrentamento. Texto & 
Contexto - Enfermagem, v. 32, p. e20220299, 2023.  
 
DARWICH, Rosângela Araújo; CARVALHO, Larissa Fortes; MOURA, Marlene Silva 
de. Grupos vivenciais e pandemia de COVID-19: pesquisa mediada pela internet. 
Asas da Palavra, v. 17, n. 2, 2020. 
 
FRANKL, Viktor Emil. A vontade de sentido. São Paulo: Paulus, 2011. 
 
_________. Logoterapia e análise existencial: textos de seis décadas. Tradução 
de Marco Antônio Casanova. 1ª ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2014. 
 
_________. Psicoterapia e sentido da vida. São Paulo: Quadrante, 2016. 
 
_________. Um sentido para a vida: Psicoterapia e Humanismo. 21ª ed. Aparecida: 
Ideias e Letra, 2017. 
 
_________. Em busca de sentido: Um psicólogo no campo de concentração. 
São Leopoldo: Sinodal; Vozes, 2020. 
 
GOFFMAN, Erving. Estigma: notas sobre a manipulação da identidade 
deteriorada. Rio de Janeiro: LTC, 1968. 
 
HARARI, Yuval Noah. 21 lições para o século 21. Tradução de Paulo Geiger. São 



205  

 

 

Paulo: Companhia das Letras, 2018. 
 
HEYMMANN, Roberto Ezequiel et al. Novas diretrizes para o diagnóstico da 
fibromialgia. Revista Brasileira de Reumatologia, v. 57, n. 2, p. 467- 476, 2017.  
 
KACHANER, Alexandra et al. Management perspectives from patients with 
fibromyalgia experiences with the healthcare pathway: a qualitative study. Frontiers 
in Medicine, v. 10, art. 1231951, p. 1-8, 2023. 
 
KERR, Jenna M.; DEMICHELIS, Carey. Contested illness, contested identity: How 
women with fibromyalgia construct legitimacy online. Social Science & Medicine, v. 
381, art. 118251, p. 1-10, 2025.  
 
KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2019. 
 
LEWIS, Clive Staples. O problema da dor. Edição especial. São Paulo: Thomas 
Nelson Brasil, 2021. 
 
LIMA, Dula Maria Bento de; GOMBERG, Estélio. Cultura, patrimônio imaterial e 
sedução no Arraial do Pavulagem, Belém (PA), Brasil. Textos Escolhidos de 
Cultura e Arte Populares, v. 9, n. 2, p. 53 - 68. 2012. 
 
ORTEGA-MARTÍNEZ, Ana Raquel; GRANDE-GASCÓN, Maria Luisa; CALERO-
GARCÍA, Maria José. Influence of socio-affective factors on quality of life in women 
diagnosed with fibromyalgia. Frontiers in Psychology, v. 14, art. 1229076, 2023.  
 
MAUÉS, Raymundo Heraldo. Belém – Histórico do Círio de Nazaré. In: Azevedo, 
Josimar (Org.). Círios de Nazaré. Belém: Instituto de Pastoral Regional, 2000. 
 
PERUGINO, Francesca et al. Stigma and Chronic Pain. Pain and Therapy, v. 11, n. 
4, p. 1085-1094, 2022.  
 
PHELAN, Jo C.; LINK, Bruce George; DOVIDIO, John F. Stigma and prejudice: one 
animal or two? Social science & medicine, v. 67, n. 3, p. 358 - 367, 2008.  
 
RUSCHAK, Ilga et al. Fibromyalgia syndrome pain in men and women: a scoping 
review. Healthcare, Basel, v. 11, n. 2, p. 223, 2023. 
 
SANTOS, L. G. C. DOS .; VIEIRA, M. DO C.. Arrastão do Pavulagem, cultura 
(i)material e práticas de comunicação em agenciamentos durante a pandemia de 
Covid-19. Intercom: Revista Brasileira de Ciências da Comunicação, v. 46, p. 
e2023114, 2023.  
 
SCAMBLER, Graham. Health-related stigma. Sociology of Health & Illness, v. 31, 
n. 3, p. 441-455, 2009. 
 
SILVA, Luiz Carlos dos Santos. Arraial do Pavulagem: folguedo amazônico como 



206  

 

 

movimento cultural. Revista Estudos Amazônicos, v. 1, n. 1, p. 1-15, 2019. 
 
WERNER, Anne; MALTERUD, Kirsti. It is hard work behaving as a credible patient: 
encounters between women with chronic pain and their doctors. Social Science & 
Medicine, v. 74, n. 6, p. 1010-1018, 2020. 
 
 

SOBRE AS AUTORAS: 
 
Marlene Silva de Moura 
Doutoranda em Comunicação, Linguagem e Cultura pela Universidade da 
Amazônia, Mestre em Comunicação Linguagem e Cultura pela Universidade da 
Amazônia (2020), Psicóloga pela Universidade da Amazônia (2018). 
Orcid: https://orcid.org/0000-0001-8971-0989  
E-mail: pra.marlene@gmail.com  

 
Edgar Monteiro Chagas Junior 
Doutor pelo Programa de Pós-Graduação em Sociologia e Antropologia (PPGSA) 
da Universidade Federal do Pará (UFPA), com área de concentração em 
Antropologia. Mestre em Planejamento do Desenvolvimento (PLADES) no 
Programa de Pós-Graduação em Desenvolvimento Sustentável do Trópico Úmido 
do Núcleo de Altos Estudos Amazônicos (NAEA/UFPA). Bacharel e Licenciado 
Pleno em Geografia (UFPA). Docente do Curso de Geografia da Universidade do 
Estado do Pará (UEPA) Docente do Programa de Pós-Graduação em Comunicação, 
Linguagens e Cultura (PPGCLC) da Universidade da Amazônia (UNAMA). 
Orcid: https://orcid.org/0000-0003-2048-560X  
E-mail: edgarchagas@yahoo.com.br  

 
 
Artigo recebido em: 6 nov. 2025. | Artigo aprovado em: 3 dez. 2025. 
 

https://orcid.org/0000-0001-8971-0989
mailto:pra.marlene@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-2048-560X
mailto:edgarchagas@yahoo.com.br

